# Научная статья. Исторические науки УДК 94(931)

DOI: 10.31696/2072-8271-2023-4-3-60-265-276

## ПАИ МАРИРЕ – ПЕРВАЯ ЦЕРКОВЬ НАРОДА МАОРИ

### Дмитрий Сергеевич КОЧЕТКОВ 1

<sup>1</sup>Институт востоковедения РАН, Москва, Россия, qegen@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0003-2952-6121

Аннотация: Данная работа посвящена Паи Марире – христианской конфессии, которая появилась в XIX в. в Новой Зеландии среди маори, воюющих с британскими колонизаторами. Война была тяжёлой, враг был силён, и народу маори требовалась сильная идеология, способная его сплотить и поддержать. Религия Паи Марире помогла ему, насколько это было возможно. Несмотря на то, что последователи этой веры совершили немало политических и стратегических ошибок, можно сказать, что Паи Марире сыграла довольно позитивную роль в истории народа маори.

**Ключевые слова:** Новая Зеландия, Земельные войны, религия, Паи Марире, маори

**Для цитирования:** *Кочетков Д.С.* Паи Марире – первая церковь народа маори // Юго-Восточная Азия: актуальные проблемы развития, 2023, Том 4,  $N^{\circ}$  3 (60). C. 265–276. DOI: 10.31696/2072-8271-2023-4-3-60-265-276

Original article. History studies

## PAI MARIRE - THE FIRST MAORI CHURCH

#### Dmitry S. KOCHETKOV 1

<sup>1</sup>Institute of Oriental Studies RAS, Moscow, Russia, qegen@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0003-2952-6121

Abstract: This article is about Pai Marire – a Christian denomination which appeared in the 19th century in New Zealand among the Maori people fighting against the British colonialists. The war was hard, the enemy was strong, and the Maori people needed a strong ideology to unite and to support themselves. Pai Marire helped them as much as it could. Although its believers made a lot of political and strategic mistakes, it seems that Pai Marire performed a rather positive role in the Maori people's history.

Keywords: New Zealand, Land Wars, religion, Pai Marire, Maori

**For citation:** Kochetkov D.S. Pai Marire – the First Maori Church. *Yugo-Vostochnaya Aziya: aktual'nyye problemy razvitiya*, 2023, T. 4, № 3 (60). Pp. 265–276. DOI: 10.31696/2072-8271-2023-4-3-60-265-276

Многие века коренное население Новой Зеландии, известное в наши дни как народ маори, передавало из поколения в поколение и развивало свои религиозные мифы и верования. В XIX веке началась масштабная колонизация Новой Зеландии британцами, а вместе с ней — христианизация местного населения. Носители новой веры прибывали с различными объектами своей материальной культуры, которые оказались крайне полезны для маорийцев, технологически находившихся на уровне неолита. Дары западной цивилизации эффективно убеждали новозеландцев в преимуществах новой веры.

Есть мнение, что ещё одна причина, по которой христианство приобрело популярность среди маорийцев, — это его приверженность (хотя бы формальная) таким ценностям, как мир и ненасилие. Многие маорийские племена были утомлены постоянными междоусобными войнами, а религия, которая утверждала, что миролюбие — не слабость, а добродетель, могла помочь выйти из войны (если это позволяли объективные обстоятельства), не покрыв себя позором. Так или иначе, но христианизация Новой Зеландии прошла быстро и массово.

Однако и свои народные традиции маори забывать не спешили, и в результате помимо тех видов христианства, которые сформировались в Европе и пришли оттуда в готовом виде (в первую очередь британские колонизаторы несли маорийцам учение Англиканской церкви, однако другие виды протестантизма и католичество тоже пришли в Новую Зеландию), коренные новозеландцы создали собственные религиозные учения, объединившие в себе христианство и маорийские традиционные верования. Результаты подобного смешения вер называются «синкретические религии». Это явление часто можно наблюдать в тех местах, где население было вынуждено сменить вероисповедание.

Однако появлению синкретических религий в Новой Зеландии способствовало не только желание маорийцев в равной степени приобщиться к западной культуре и сохранить свои традиционные ценности. Этому способствовал также конфликт маори с европейцами. Оценив всё прогрессивное, что несёт им взаимодействие с западной цивилизацией, коренные новозеландцы столкнулись также с негативными явлениями, такими как, например, грабительский захват своих земель белыми колонистами.

Этот захват в основном имел форму купли-продажи: британцы скупали землю коренных новозеландцев по максимально низкой цене. На первый взгляд, это кажется честной торговлей, однако здесь крылось серьёзное противоречие для маорийцев. У маори с их традицион-

ным укладом не было правил, чётко определяющих порядок подобных сделок. Не было частной собственности на землю. Маорийцы жили общинами-хапу. Хапу коллективно владела своей землёй. При этом общины-хапу составляли племя-иви. Иви занимало определённый район. Когда пришли британцы, они установили в Новой Зеландии свои законы и начали скупать землю в соответствии со своими представлениями о частной собственности и торговле. А что касается маорийцев, то было непонятно, имеет ли право хапу продавать землю без разрешения иви и может ли иви продавать землю без согласия всех хапу. Самовольно передавая земли чужакам, отдельные общины ставили под удар всё племя. В результате между маорийцами начались конфликты<sup>1</sup>.

В 1840-е гг. XIX в., когда христианство уже было известно практически по всей Новой Зеландии, начались Земельные войны — период в новозеландской истории, когда разные племена маорийцев с оружием в руках противостояли британцам, вытеснявшим их с родных земель.

Можно предположить, что для тех племён, которые выступили против колонизаторов, было бы естественнее отказаться от европейской религии и полностью вернуться к своим традиционным верованиям. Это кажется логичным, если рассматривать христианскую религию, принесённую британцами, как продукт европейской культуры. Однако речь идёт о людях с мифологическим мышлением и временах, когда в Бога/Богов многие верили по-настоящему. А если исходить из того, что Бог существует, то он не может быть только британским или европейским, и все люди на свете имеют равное право к нему обращаться.

Новозеландские маори уверовали в силу христианского Бога и рассчитывали на его помощь в своей борьбе. Но и поклоняться ему так же, как это делают враги-британцы, маорийцы, по-видимому, не хотели. Поэтому они стали создавать свои синкретические религии.

Земельные войны то затухали, то вспыхивали вновь. Поскольку единым народом маори в те времена себя ещё не осознавали, эти войны носили характер разрозненных и кратковременных выступлений отдельных племён или племенных объединений, что, конечно, не способствовало победе.

В 1859 г. на острове Северный, в районе Таранаки между маори и британцами начался очередной конфликт из-за земли: один маорийский вождь заключил с британскими властями сделку о продаже земли своей общины<sup>2</sup>. Это было сделано вопреки воле более старших во-

ждей, занимавших более высокое положение в племени. Однако с точки зрения колониального правительства всё было законно, и чтобы защитить свои приобретения, оно направило в спорный район войска. В результате в марте 1860 г. началась очередная локальная война из серии Земельных войн, получившая название Первая война в Таранаки. Большую часть маорийцев, восставших против британских властей, возглавил вождь Вирему Кинги.

Бои были тяжёлыми. Маорийцы проявляли чудеса храбрости, но британцы имели превосходство в огнестрельном вооружении, артиллерии и военной организации. Кроме того, на их стороне воевали маорийцы – сторонники новых порядков, которые знали военную тактику своих соплеменников. Восставшие несли большие потери.

В этих условиях люди особенно ощущали потребность в какойто идеологии, которая могла бы сплотить их и поддержать в борьбе.

Среди маорийцев, воевавших тогда против британцев, был Те Уа, который в юности служил в христианской миссии, был крещён,

изучил Священное писание, а теперь принимал участие в войне не только как воин, но и как полковой священник восставших.

В марте 1861 г. Первая война в Таранаки закончилась. Обе стороны понесли потери, но так и не обрели доминирующего положения в данном районе.

Упомянутый выше Те Уа в 1861-1862 гг. занимал высокие должности и был связан с Кингитанга — объединением маорийских племён из районов Таранаки и Ваикато, которые тоже добивались независимости от колониальных властей и были против продажи британцам земли.



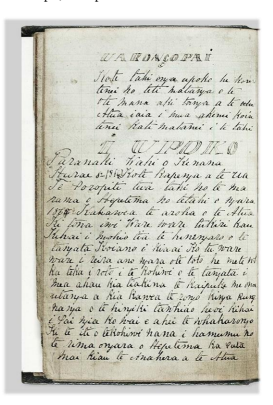
Те Уа Хаумене. Фотография 1860-х гг.<sup>3</sup>.

По легенде, в сентябре 1862 г. Те Уа было видение, в котором ему явился архангел Гавриил и сообщил, что близится судный день из Откровения Иоанна Богослова. Архангел сообщил Те Уа, что тот избран пророком и должен вести свой народ, чтобы избавить его от чужеземного ярма. Также небесный посланник сказал, что грядущие события принесут Избавление (Deliverance). По словам Гавриила, прирождённые права израэлитов (так архангел обозначил маори) будут восстановлены в земле Ханаан (по версии архангела — Новая Зеландия), а неправедные погибнут. Можно предположить, что под «неправедными» имелись в виду британцы. Однако по имеющимся данным сложно сказать, был ли Те Уа свойственен национализм. Вполне возможно, что под «неправедными» имелись в виду те британцы, которые притесняли маори, а также те маори, которые помогали им в этом.

Вполне возможно, что «Избавление» (которое стало одним из важнейших понятий в идеологии Те Уа) должно было наступить и для праведных маори, и для праведных британцев.

Поначалу родственники Те Уа решили, что он сошёл с ума. Но новоявленный пророк решил, что это — его испытание на твёрдость веры и приступил к созданию новой церкви. Учение и организацию своей церкви он изложил в тексте Ua Rongopai — «Евангелие от Уа». Этот текст на маорийском языке был записан Караитианой Те Кору.

По словам Те Уа, его учение — это христианство, очищенное от ошибок миссионеров.



Страница «Евангелия от Уа» из рукописи Караитианы Те Кору<sup>4</sup>.

Те Уа назвал свою церковь Хаухау — в честь Те Хау. Те Хау — это божий дух, или дыхание Бога, которое в обличии ветра приносит вести и пророчества верующим. Слово «Хау» можно перевести с маорийского и как «ветер», и как «дыхание», и как «жизненная сила». Позднее Те Уа и сам возьмёт имя Хаумене — «человек-ветер». Другое название церкви Хаухау — Паи Марире<sup>5</sup>. Название «раі mārire» переводится с маорийского как «доброта и мир». Эти понятия, которые, по мнению Те Уа, лучше всего описывали природу Бога, были провозглашены главными принципами новой религии. Сейчас Паи Марире называют первым организованным проявлением независимого христианства маори<sup>6</sup>.

Сообщество верующих было организовано в иерархическую пирамиду. Был создан клир, введены церковные должности, и в тех местах, куда дошла новая вера, появились многочисленные священникипророки.

В 1864 г., 6 апреля, в Таранаки небольшой отряд британских солдат во главе с капитаном Томасом Ллойдом отправился прочёсывать местность. Их задачей было найти и уничтожить в этой местности все маорийские посевы, которые удастся обнаружить. Отряд разделился на две группы. В местности Те Ахуаху одна из групп попала в засаду и была внезапно атакована бойцами Паи Марире. Семеро военных были убиты, в том числе капитан Ллойд, двенадцать были ранены. Убитым последователи Паи Марире отрезали головы и принесли их своему лидеру – Те Уа. Сообщается, что пророк отнёсся к ним как к символам грядущей победы праведников<sup>7</sup>. С головами были проделаны традиционные маорийские процедуры по предохранению от разложения, чтобы сохранить их в качестве ценного трофея.

Есть сообщения, что последователи Паи Марире переносили эти головы из племени в племя, чтобы продемонстрировать свой успех и привлечь в свои ряды больше сторонников. Причём голову капитана Ллойда взял высокопоставленный член движения Кереопа Те Рау – личный ученик Те Уа и один из сооснователей Паи Марире<sup>8</sup>.

История с головами убедила и противников, и сторонников Паи Марире в том, что эта вера агрессивна и призывает маори к войне с британцами, что не очень сочетается с принципами «доброты и мира». Тех сторонников новой веры, которые были за войну с белыми, это воодушевляло. Есть мнение, что сам Те Уа не поощрял своих адептов нападать на британцев, и что он верил, что противоречия между маори и британцами могут разрешиться ненасильственным образом, и что некоторые конфликты, которые случились потом, произошли по лич-

ной инициативе руководителей низового звена церкви Паи Марире/Хаухау, поскольку в церкви не было надёжной системы централизованного управления, и у «пророков» на местах были развязаны руки. Возможно, были среди воинственных вожаков Хаухау и самозваные пророки, не имевшие реального отношения к церкви<sup>9</sup>.

Так или иначе, но в апреле 1864 г. сторонники Паи Марире совершили ещё одно нападение на британский военный лагерь в Те Морере.

Несмотря на то, что религия Паи Марире была призвана объединить племена маори и сохранить их земли, не все коренные новозеландцы отнеслись к ней положительно. Некоторые племена решили, что новое течение покушается на их суверенитет, другие племена уже были союзниками британцев. Эти племена выступили против Паи Марире. Начались конфликты между маорийцами.

Уже в мае того же 1864 г. двое вождей-пророков Хаухау с вер-

Уже в мае того же 1864 г. двое вождей-пророков Хаухау с верховий реки Вангануи пошли войной на одноимённое племя Вангануи с низовий реки. На речном острове Моутоа произошла битва. Маори Вангануи нанесли бойцам Паи Марире тяжёлое поражение. Двое вождей-пророков погибли. Те Уа тогда сказал, что их смерть – на их совести, поскольку они действовали вопреки его указаниям.

вести, поскольку они действовали вопреки его указаниям.

В следующие месяцы 1864 г. Те Уа путешествовал по острову Северный и проповедовал мир. Он писал миролюбивые послания британцам, общался с британскими поселенцами и официальными лицами, и всех удивлял своим дружелюбием.

Тем не менее, Те Уа оставался верен своим идеям о защите маори от притеснений со стороны британцев. Летом 1864 г. пророку нанёс визит Матутаэра — лидер упомянутого выше маорийского движения Кингитанга, которое в тот момент находилось с белыми в состоянии войны. В августе Те Уа крестил Матутаэру и дал ему имя Тафиао, под которым тот известен по сей день. Есть сообщения, что воинам Матутаэры-Тафиао были отправлены послания, призывавшие тех прекратить боевые действия и приготовиться к Избавлению<sup>10</sup>.

Здесь мы снова оказываемся перед вопросами: был ли Те Уа сторонником насилия в отношении белых, или насилие происходило по собственной инициативе младших пророков Хаухау? Верил ли Те Уа, что Избавление придёт без войны от Бога, который действует через Доброту и Мир (Паи Марире). Или же Те Уа был хитрым политиком, который прибегал к насилию, когда это выгодно, но творил его чужими руками и перекладывал ответственность на своих подчинённых? Неоспоримого ответа на эти вопросы пока не имеется.

Земельные войны продолжались, одни маорийцы воевали против колониальных властей, другие — за. Колонизаторы забирали у побеждённых их земли. Адепты церкви Хаухау путешествовали по всему острову Северный, проповедуя свою веру.

В декабре 1864 г. Те Уа отправил двоих своих посланников – Патару Раукатаури и упомянутого выше Кереопу Те Рау через весь остров Северный – на его восточное побережье, в поселение Туранга, к Хирини Те Кани – вождю и духовному лидеру тамошних маорийцев, поддержкой которого Те Уа хотел заручиться. Кереопа Те Рау взял с собой в дар для Хирини Те Кани ту самую засушенную голову капитана Ллойда.

Сообщается, что Те Уа повелел своим посланцам действовать мирно. Однако те во время своего путешествия через центральные районы острова Северный подстрекали народ к насилию, особенно в адрес европейских миссионеров.

В феврале 1865 г. посольство Хаухау прибыло в Опотики, недалеко от Туранги, и стало проповедовать свою веру среди местного населения. Среди местных маори тоже были сильны антибританские настроения, и слова проповедников ложились на благодатную почву. Начались волнения, из-за которых местные британцы стали покидать данную местность и перебираться в Окленд. Однако местный миссионер, священник Англиканской церкви Карл Фолкнер не захотел оставаться в безопасности и вернулся в Опатики. Маорийцы из его собственного прихода, перешедшие под покровительство пророков Хаухау, схватили священника и 2 марта 1865 г. повесили его по обвинению в шпионаже в пользу губернатора.

Свидетели описывают это не просто как казнь, а как ритуальное убийство в стиле древних традиций маори: повешенного сняли с дерева, после чего отсекли ему голову. Присутствующие размазали кровь Фолкнера по своим лицам, а упомянутый выше посланец Кереопа Те Рау вырвал его глаза. «Это – Парламент!» – сказал Кереопа Те Рау и проглотил один глаз. «Это – королева и английский закон!» – сказал он, и проглотил второй<sup>11</sup>.

Следует напомнить, что ритуальный каннибализм практиковался маорийцами задолго до столкновения с европейцами, и поступок Кереопы Те Рау не является проявлением христианской религии Паи Марире: скорее, наоборот, это говорит о том, что в той среде христианство ещё не укоренилось достаточно сильно, чтобы изменить вековые привычки.

После этого сторонники Паи Марире/Хаухау устроили на восточном побережье острова Северный масштабные беспорядки, изгоняя европейских поселенцев и разграбляя их брошенные дома.
Европейские поселенцы после этих событий, в свою очередь,

тоже пришли в ярость, и в тех местах началась долгая война.

Движение Паи Марире с тех пор стало ассоциироваться у европейцев исключительно с варварством, жестокостью и ненавистью к ним со стороны маорийцев.

При этом сам Те Уа не проявлял активной воинственной и антибританской позиции.

В мае 1865 г. колониальное правительство заключило мир с движением Кингитанга. Движение получило суверенитет над оставшимися у него землями в обмен на прекращение борьбы с британцами<sup>12</sup>. Как мы помним, Те Уа крестил лидера этого движения Тафиао и отговаривал его людей от войны. Так что окончание войны Кингитанги с британцами, по-видимому, соответствовало желаниям Те Уа. Поняв, что дело принимает неприятный оборот, в конце 1865 г.

пророк Те Уа начал переговоры с правительством, но они не дали результата: маорийцы не доверяли британцам и опасались порабощения. Те Уа продолжил проповедовать и отстаивать суверенитет

маори над теми землями, которые у них ещё сохранились.

В начале 1866 г. колониальное правительство Новой Зеландии решило окончательно покончить с последними очагами сопротивления в Таранаки (где зародились и Паи Марире, и Кингитанга), и начало там масштабную военную кампанию. Она застала пророка Те Уа недалеко от поселения Опунейк, в котором как раз располагался сильный британский гарнизон. Вероятно, бежать или сопротивляться у Те Уа не было или возможности, или желания. Не исключено, что после событий 1864-1865 гг. пророк почувствовал, что теряет контроль над своей церковью и сам захотел завершить карьеру, оставшись под защитой британцев. В январе 1866 г. в Опунейке пророк подписал декларацию верности властям, а в феврале сдался колониальным войскам и был взят под стражу.

Потом Те Уа заключили под домашний арест в доме губернатора Джорджа Грея на принадлежавшем тому острове Кавау. Есть мнение, что это было сделано, чтобы «сокрушить ману» пророка. Мана в полинезийской мифологии – это жизненная сила, уровень которой соответствует статусу человека в обществе. Человек может увеличивать свою ману, приобретая своими поступками уважение окружающих, а

может терять ману, теряя уважение людей. Человек, потерявший ману, терял в своём обществе авторитет.

Вероятно, Те Уа, по замыслу губернатора Грея, оказавшись в заключении на Кавау, должен был потерять свою ману. Дело в том, что по старинным традициям маорийцев, человек, попавший в плен, навсегда терял свою ману. Военнопленные у маорийцев становились рабами, и есть сведения, что этих рабов даже не особо охраняли, поскольку, даже в случае успешного побега, потерявшего ману человека не приняли бы в родное племя<sup>13</sup>.

В июне 1866 г. пророку Те Уа было позволено вернуться в Таранаки. Там Те Уа проповедовал мир и убеждал маорийских повстанцев сложить оружие.

Сложно сказать, насколько план губернатора Грея опозорить и лишить маны Те Уа сработал. Приход европейцев изменил жизнь коренных новозеландцев, и в середине XIX в. маори жили и воевали уже не совсем так, как в старину. Тем более что адепты Паи Марире могли смотреть на такие вещи иначе, чем их предки-язычники.

Тем не менее, здоровье Те Уа было подорвано, и уже в октябре того же года он умер.

Как уже было сказано, для европейцев церковь Паи Марире запомнилась в основном жестокостью и фанатизмом её воиновфанатиков.

Воинственность и жестокость многих представителей Паи Марире, конечно, не делает движению чести и бросает на него серьёзную тень. Однако, во-первых, эти жестокие проявления происходили в разгар войны, когда маорийцы подвергались не меньшей жестокости со стороны европейцев. Во-вторых, маори в то время взаимодействовали с европейской цивилизацией менее столетия, а до столкновения с европейцами жили в условиях каменного века и постоянных родоплеменных войн, и представления о гуманизме, которые развились в Европе к XIX в., не могли быть восприняты маорийцами в одночасье.

Несмотря на воинственность многих приверженцев религии Паи Марире, которая выставила учение в негативном ключе, пророк Те Уа оставил значительный след в истории духовного и идеологического развития своего народа. Он помог маорийскому христианству выйти из-под контроля европейских миссионеров и церквей, которые те представляли, и способствовал дальнейшему самостоятельному развитию маорийской религиозной мысли.

Но самое главное – то, что религия Паи Марире способствовала объединению разрозненных племён маори для общей борьбы с европейскими колонизаторами.

После смерти Те Уа многие последователи Паи Марире продолжали разрозненные боевые действия против британцев в разных районах страны.

Постепенно британцы подавляли эти очаги сопротивления. Тем не менее, ожесточённая и самоотверженная борьба, которую маорийцы вели против них уже несколько десятилетий, научила британцев опасаться маорийских выступлений и в конце концов заставила вести в Новой Зеландии более мягкую и более уважительную политику по отношению к коренному населению, пытаясь заслужить его лояльность.

Так, есть мнение, что немалая заслуга движения Паи Марире/Хаухау имеется в том, что уже в 1867 г. представителям народа маори было предоставлено избирательное право<sup>14</sup>.

Можно сказать, что свою позитивную роль в истории маори движение Паи Марире выполнило, после чего осталось в XIX в., освободив место для новых маорийских движений и новых маорийских религий, лучше соответствующих новым временам.

#### ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ

КОЧЕТКОВ Дмитрий Сергеевич, младший научный сотрудник Центра Юго-Восточной Азии, Австралии и Океании ИВ РАН, Москва, Россия

Статья поступила в редакцию 05.11.2023; одобрена после рецензирования 24.11.2023; принята к публикации 30.11.2023.

#### INFORMATION ABOUT THE AUTHOR

Dmitry S. KOCHETKOV, Junior Researcher, Center for Southeast Asia, Australia and Oceania Studies, IOS RAS, Moscow, Russia

The article was submitted 05.11.2023: approved 24.11.2023; accepted to publication 30.11.2023.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Māori King movement origins. NEW ZEALAND HISTORY, 23.05.2018. URL: https://nzhistory.govt.nz/politics/the-maori-king-movement/the-land-issue

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> War in Taranaki 1860-63 // NEW ZEALAND HISTORY, 21.10.2021. URL:

https://nzhistory.govt.nz/war/taranaki-wars

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Te Ua Haumēne. Te Ara Encyclopedia of New Zealand. URL:

https://teara.govt.nz/en/biographies/lt79/te-ua-haumene

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ua Rongopai – Māori prophetic movements – ngā poropiti. Te Ara Encyclopedia of New Zealand, 05.05.2011. URL: https://teara.govt.nz/en/interactive/27716/ua-rongopai

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Pai Marire. NEW ZEALAND HISTORY, 22.10.2021. URL: https://nzhistory.govt.nz/politics/paimarire/pai-marire-intro

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Pai Marire. NEW ZEALAND HISTORY, 22.10.2021.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Te Ua Haumēne...

<sup>8</sup> Pai Mārire ambush in Taranaki. NEW ZEALAND HISTORY, 13.10.2020. URL: https://nzhistory.govt.nz/pai-marire-ambush-at-oakura-taranaki

https://teara.govt.nz/en/biographies/1v5/volkner-carl-sylvius

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Te Ua Haumēne...

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Te Ua Haumēne...

 $<sup>^{\</sup>rm II}$  Völkner, Carl Sylvius // Te Ara Encyclopedia of New Zealand. URL:

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Народы Австралии и Океании. - М.: Издательство Академии наук СССР, 1956. С. 714.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Народы Австралии и Океании... С. 699-700.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Народы Австралии и Океании.. С. 714.